(\*) باحث في التاريخ ودراسات القطاع الخيرى والقطاع الثالث.

## قراءة ف*ي ك*تب **هوفمان**

# حول رؤيته فمي الحداثة وأثرها في أفول الغرب



من خلال قراءتي في كتب المفكر الألماني مراد هوفمان وبعض أبحاثه ومقالاته<sup>(١)</sup>، أجد أنه لم يكتب عن الحداثة بصورة مستقلة في كُتبه بقدر ما هو تضمين عند نقده للحضارة الغربية ومؤشرات انحرافها أو أفولها (كما يـرى). إذ إن رؤيـة هوفمـان للحداثـة الغربيـة جاءت في سياق الوصف والأثر كعوامل لأفول الغرب فقط. ولهذا وردت بعض التعريفات والمفاهيم في هذا الموضوع من غير أقوال هوفمان لمزيد من الإيضاح حول النقص في التعريفات، والموضوع هنا ليس لمناقشة الحداثة ومصطلحاتها وتاريخها أو تفكيكها، أو أنواع الحداثة والتباينات الغربية حولها وسياقاتها المتنوعة وتعريفاتها الجدلية؛ لكنه عن رؤية هوفمان حول انكشاف مخاطرها على حياة الغرب وحضارته عدا عمَّن يأخذ بها من غيره.

<sup>(</sup>۱) للكاتب دراسة بحثية في كتب هوفهان ورؤاه وما فيها من مقارنات بعنوان: (المفكر الألماني مراد «ويلفرد» هوفمان رؤيته في احتضار الغرب وصعود الإسلام)، وتُعدُّ هذه الورقة من نتائج الدراسة.

وهوفهان في ظل كثير من السياقات الفكرية في كتبه قد ترجَّح لديه أن الغرب قد ضَــلُ الطريق الســوى الصحيح في حياته الفكرية والأخلاقية التى تضبط الحياة والسلوك وتضمن له البقاء؛ إذ إن فقدان العقيدة وضعف الأخلاق مؤثران بقوة على بقــاء الحضــارات وأركان قوَّتهــا. ومع هذا الواقع الغربي فإن هوفمان يرى أن معظم الغـرب المتعصـب (حكومات ورجـال دين وفكر) يغالط نفسه بغرور واستعلاء حول مخاطر تخبطاته الفكرية المتكررة والمتنوعة التي يعيشـها اليوم، إذ تُعدُّ من أسباب بداية انهياره وعوامل أفوله.

والكتابة هنا تُعد من نتائج القراءة والتأمل في كُتُبه وكتاباته، فهو يرى بقوة أن مآلات الحداثة وما بعد الحداثة أدخلت معظم الغرب في انحرافات وصراعات فكرية مدمِّرة لحياته

وقاتلة لمستقبله؛ إذ إن موضوع الحداثة وما بعد الحداثة في مآلاتها المشتركة ما يزال يُعمِّق التخبط الفكرى ويُضاعف الخواء الروحى والخلــل النفــسي؛ فحداثة الغرب وما يُســمي بالتنوير وما بعد الحداثة تُعَدُّ من أبرز مراحل تحــولات الغرب عن دينــه في تاريخه المعاصر، ولهذا فإن فهم ما ترتب على هذه التحولات مما يكشف كثيراً من جوانب القوة أو الضعف لدى الغرب لبقاء حضارته وســيادته على الأمم الأخرى وهيمنته السياسية الـمُهدَّدة بالضعف أو الزوال.

فالقراءة - مثلاً - في كتب المفكر هوفمان العشرة(۱) - وهو ممن عاش حضارة الغرب

<sup>(</sup>۱) وهـي الكتـب التاليـة: (الرحلة إلى الإسـلام - يوميات دبلوماسي ألماني «يوميات ألماني مسلم» حسب الترجمتين، الإسـلام كبديل، الإسـلام عام ٢٠٠٠م، رحلة إلى مكة، الإسلام في الألفية الثالثة ديانة في صعود، الإسلام - كما يراه ألماني مسـلم، خـواء الذات والأدمغة المسـتعمرة،

وَسَــبرَ أغــوَارَه - جعلتنـــى أقتنع كما هى قناعات هوفمان بأن أصل مشكلات الغرب الروحية والفكرية والأخلاقية وأسباب احتضاره وأفوله جاءت من نفسه وبأسباب ترتبـط بتحولاتـه الفكرية؛ فهـو يري أن أساس داء الحضارة الغربيـة الـمُزمن ناتج عـن أخذها بالحداثـة هروباً مـن الدين وضوابطه أو قيوده، وللخلاص من توجيهاته والتحـرر مـن مُحرَّماتـه كـما أرادوا هم. فالديانة النصرانية الــمُحرَّفة أسـهمت في نشوء الحياة الإقطاعية التى سادت معظم دول الغرب مع وجود الأنظمــة الـمَلَكية الـــمُستبدَّة المتحاربة في ذلك الوقت، وهو ما أنهك اقتصادياتهــم وأرواحهم، ومن ثمَّ كانت ردود الفعل لدى الغرب تجاه دينهم

في تطور الشريعة الإسلامية، نظام الحكم الإسلامي في العصر الحديث، مستقبل الإسلام في الغرب والشرق).

المحرَّف أن يستبدلوا به ما يسمى بالحداثة!

وأنموذج واحد من أقواله يكشف شيئاً من رؤيته حول فشـل حداثة الغرب مع نفسـه وذاته في حاضره ومستقبله، وذلك بقوله: «إن مشروع الحداثة قد فشـل فشـلا ذريعاً في مسعاه لترويض الغرائز البشرية بالعقل وحده. وبدلاً من حلول جنة العالم الآخر على كوكب الأرض نشبت حربان عالميتان مدمِّرتان واســتُخدمت الأســلحة الكيماوية والذرية. وارتُكبت المجازر في محارق الإبادة الجماعية، والتطهير العرقى وكوارث أخرى لا تُعد ولا تُحصي»<sup>(۲)</sup>.

ولأن هوفمان لم يتطرق لتعريفات الحداثة

<sup>(</sup>٢) مراد هوفهان، نظام الحكم الإسلامي في العصر الحديث، ص٩٥ - ٩٦، وللمزيد من النصوص انظر عن اقتباسات كثيرة حـول نقـد الحداثـة لهوفهان في الفصـل الأول (المجموعة الخامسة).

ولا لتاريخها؛ وإنها كانت كتاباته عن أثرها على حياة الغرب بحاضره ومستقبله، فقد تَطلَّب هــذا بعض الإضافات العلمية هنا من غير ما كتبه هوفمان؛ لتأكيد مدى ما ذهب إليه في كتاباته وكتبه عن الحداثة أو عن مآلاتها على الغرب ذاته، وما توصَّل إليه من نتائج حول عوامل وأسباب أفول الغرب تحديداً.

وتتعـز النتائج ما يُسـندها من بعض الأقـوال والـرؤى الأخرى مما يكشـف عن معرفة أكثر عن أسباب ودوافع ظهور الحداثة في الغرب، وشيء من تشـخيصها ومخرجاتها، وذلـك من خـلال بعض المصـادر من أنصار الحداثة وناقديها على السواء.

ومـما ورد عـن مفاهيمهـا المكتوبة عند أنصارهـا قول أحـد الباحثين عنهـا: «يحتل مفهوم الحداثة Modernity Quote في الفكر المعاصر مكاناً بارزاً، فهو يُشير بوجه عام إلى سيرورة [أي مسار] الأشياء بعد أن كان يشير إلى جوهرها، ويفرض صورة جديدة للإنسان والعقل والهوية، تتناقض جذرياً مع ما كان سائداً في القرون الوسطى.

وبالرغم من أهمية هذا المفهوم وشيوعه في الفكر المعاصر، إلا أنه أكثر التباساً وتعقيداً؛ لــما ينطـوي عليه مـن غمـوض، وارتباطه بحقول معرفية عديدة واستخدامه في مجالات مختلفة، وتَوازى معناه مع مسـيرة الحضارة الغربية الحديثة، التي أفرزت إشكاليات رافقت الحداثة وما بعدها... والحداثة هي نقيض القديم والتقليدي. فهي ليست مذهباً سياســياً أو تربوياً أو نظاماً ثقافياً واجتماعياً فحسب؛ بل هي حركة نهوض وتطوير وإبداع، هدفها تغيير أنماط التفكير والعمل والسلوك، وهى حركة تنويرية عقلانية مستمرة، هدفها تبديل النظرة الجامدة إلى الأشياء والكون

والحياة إلى نظرة أكثر تفاؤلاً وحيوية»<sup>(٣)</sup>.

ويُعرِّف الفيلسوف الألماني (إيمانويل كانط) الحداثة في سياق إجابته عن سؤال: ما الأنوار؟ فيقول: «الأنوار أن يخرج الإنسان من حالة الوصاية التي تتمثل في استخدام فكره دون توجيه من غيره». وباعتبار أن (كانط) من آباء الحداثة الغربية فإنه يؤكد «في كل أعماله أن شرط التنوير والحداثة هو الحرية... معنى أن العقل يجب أن يتحرر من سلطة المُقدَّس ورجال الكهنوت والكنيسة وأصنام العقل». والحداثة عند (تورين) باختصار كما العقل». والحداثة عند (تورين) باختصار كما

<sup>(</sup>٣) انظـر: إبراهيم الحيدري، ما هي الحداثة؟ موقع إيلاف، بتاريخ ٢ يونيو ٢٠٠٩م، الرابط التالى:

https://elaph.com/Web/ ElaphWriter/2009444829/5/.html

نقلاً عن:

<sup>(</sup>Habermas, Jurgen, Der Philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt, 1991)

يقول في كتابه نقد الحداثة «تَسـتَبدلُ فكرة الله بفكرة العلم، وتَقْصِرُ الاعتقادات الدينية على الحياة الخاصة بكل فرد» (٤).

ويُعـرِّف (رولان بارت) الحداثة بأنها «انفجار معرفي لم يتوصل الإنسان المعاصر إلى السيطرة عليه». ويصف لنا (جوس أورتيكا كاسيت) الحداثة قائلاً: «إن الحداثة هَدْمٌ تقدمي لكل القيم الإنسانية التي كانت سائدة في الأدب الرومانسي والطبيعي، وإنها لا تُعيد صياغة الشكل فقط، بل تأخذ الفن إلى ظُلُمات الفوضى واليأس»(٥).

وهــذه التعريفات - وغيرها كثيــر - جاءت

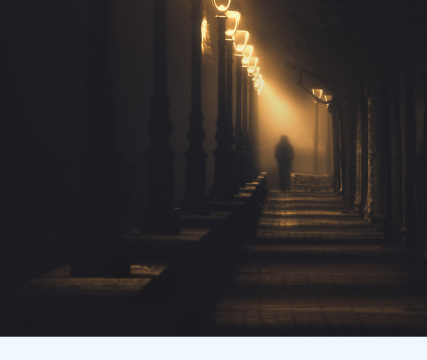
<sup>(</sup>٤) انظر: علي وطفة، بحـث بعنوان: (مقاربات في مفهومي الحداثة وما بعد الحداثة)، مجلة فكر ونقد، عدد (٣٤)، ص٢، ١٦.

<sup>(</sup>٥) انظر: عدنان علي رضا النحوي، تقويم نظرية الحداثة، ط١، دار النحوي للنشر والتوزيع - السعودية، ١٩٩٢م، ص٣٥.

من بعض ما ورد على ألسنة أهل الحداثة من الغربيين أنفسهم أو من أنصارهم، ومن أتباعهم على اختلاف مشاربهم واتجاهاتهم.

ومـما يُعــزِّز هــذه الأقــوال الغربية عن حقيقة الحداثة ويسهم في إيضاحها أكثر أقوالُ بعض الباحثين من المســلمين حول مفاهيمها ودلالاتها ومآلاتها، ومن ذلك:

• أن الحداثة فكرة لا تقتصر على الجانب الأدبي فقط كما يتصور بعض الناس؛ إنما هي نظرية وفلسفة وأيديولوجية تعم وتشمل كافة الجوانب الحياتية اجتماعية كانت أم معرفية أم صناعية أم سياسية أم غيرها. ومن ثَمَّ فالحداثيون يُقدِّمون تصوراً هدَّاماً لحياة الناس يتصادم مع الهدف من وجود هذا الإنسان والكون والحياة، وهذا التصور الحداثي الغربي اقتحم جميع مناحي الحياة.



- أن الأساس الذي تقوم عليه فكرة الحداثة هو العقل والعقلانية التي تَهدر معها كلَّ ما لا يدركه العقل. فالعقل المتحرر من كل سلطان هو معيار أهل الحداثة، بلهو السلطان الحاكم على الأشياء.
- الحداثة مُعَاكَسَةٌ مع الماضي وانقطاع عنه. فهي انفصال للحديث عن القديم، بل هي ثورة على كل قديم مقدس أو غير مقدس.

- أنها الحرية المطلقة التي لا يقف في طريقها ضابط، ولا يحكمها شيء.
- أن الحداثة لا تتحقق إلا بحركة الإنسان
   حراً طليقاً دون وصاية عليه من أي جهة.
- أنها فكرة ضد الله والغيب. وفي الوقت نفسـه لا تتحقق إلا بعزل الدين عن شؤون الحياة، وقـصره على الشـؤون الخاصة بكل فرد<sup>(۱)</sup>.

وأقول معلقاً على ما سبق: لقد ظللتُ مدةً من الزمن أقرأ محاولاً معرفة سرِّ إعجاب بعض المثقفين وأشباههم من المسلمين بالحداثة الغربية وتباهيهم بالمصطلح ومحاولة إسقاطه على الدين الإسلامي وتراثه وثقافته،

<sup>(</sup>٦) انظر: أحمد محمد زايد، مقال بعنوان: (ما الحداثة؟)، صيد الفوائد، الرابط التالي:

http://www.saaid.net/mktarat/almani/70.htm

فأدركت بقناعة علمية أن كثيراً منهم يجهل هذا المصطلح وظروف نشوئه ومآلات الأخذ به. وربما أن هؤلاء يُرددون هذا المصطلح دون وعي بحقيقته، بل عجبتُ كثيراً من نسيانهم وجهلهم، أو تناسيهم وتجاهلهم لمصطلحات التجديد والاجتهاد في الدين الإسلامي وما فيهما من غُنية عن كلمة الحداثة، عدا عن مدلولاتها ومفاهيمها الغربية المرتبطة بكل ما يتعارض مع الحقيقة واليقين في الإسلام!

وأرى أنه إذا جاز للمسلمين استخدام هـذا المصطلح في جانبه اللغوي المجرد من أيديولوجيت المنحرفة، فإن على هؤلاء أن يعوا حقيقة أن الدين الإسلامي بعقيدته وتشريعات وقيمه هو في حقيقته - أصلاً - تحديث وتجديد وإصلاح لمسار الديانتين اليهودية والنصرانية اللتين ضلتا الطريق، وكفى بإيضاح القرآن ذلك بقوله: ﴿اهْدِنَا

الصِّرَاطَ الْـمُسْتَقِيمَ ﴿ ﴿ فَ صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ عَلَيْهِمْ وَلَا الضَّالِينَ ﴾ [الفاتحة: ٢ - ٧].

ورما يكون الاستغناء عن المصطلح مفاهيمه المستوردة بأن تكون الحداثة والتحديث في الإسلام بإحياء الاجتهاد الشرعي الفقهي للمســائل الشرعية كما يرى بعض أهل الفكر، وقد دعـا لهذا هوفمان من خلال جهود علماء متلكون أدوات التجديد والاجتهاد. كما مكن أن تكون هـذه الحداثة عنـد القبول اللفظى للمصطلح منهج تجديد وتحديث صحيح وسليم للمسلم. لكن لا يمكن لحداثة مُستَورَدة متصفة بالصفات سابقة الذكر أن تضاهىَ أو تعلو على دين الإسلام، وما فيه من الإيمان والبقن بحقيقة الحياة الدنيا والآخرة، وما في هذا الدين من الثواب والعقاب الأخروى الرادع عن الظلم والعدوان على البشرية، وبما في هـذا الإيمان بالثواب والعقاب مما يُصلح حياة البشريـة ويهديها إلى مقاصـد الحياة وغاياتها بكل وسائل التجديد والتحديث المشروعة.

يقول هوفمان عن جذور أزمة الحداثة ومأساة التنوير وعن البديـل المنافس: «إن جـذور الأزمـة الأخلاقية الحاليـة في الغرب تعود إلى ٢٥٠ عاماً مضت. فإن عملية الشفاء منها تبدأ بنقد جذرى لعقلانية الحداثة، وما خَلَقَتـه من دين بديل. فلن يكون هناك أمل في الشفاء إلا إذا نجحنا في تحرير الغرب من وهـم الحداثة التـى تحكمه؛ لأننـا في هذه الحالة فقط ننجح في وقف عملية التسميم الذاتى العقلاني، التي يُمارسـها الغرب ليتمكن مـن إعادة صلتـه بالغيبيات، وأن يسـتعيد المقــدسُ والإلهى مكانتــه في دائرة اهتمامه، ويكون هذا أمام عينية. إذاً فالأمر يتطلب إعادة الاعتبار للدين كردِّ فعل عقلاني على

حاجة الإنسانية التي لا بد أن تبدأ بوضع العلوم التطبيقية في مكانها، وليس كبديل عن الدين» (٧).

ويؤكد هوفهان أن الإسلام بديل حضاري والاجتهاد الشرعي فيه بديل عن أوهام الحداثة، وعن هذا قال: «إنني أثق في قدرة الإسلام على النجاح في أن يستبدل بالنموذج القائم نموذجه القادر على تجاوز فشل الحداثة، وذلك بالرغم من القصور بين أتباعه»(^).

ويكرر المفكر هوفهان القول حول الحداثة وأوهامها، والتنوير ومأساته كما هي تعبيراته في كثير من كُتبه ودراساته: أن التحديث الحقيقي بالنسبة للمسلمين إنما

<sup>(</sup>٧) الإسلام في الألفية الثالثة - ديانة في صعود، ص٢٨٦، ٢٨٧.

<sup>(</sup>٨) الإسلام في الألفية الثالثة - ديانة في صعود، ص٢٨٧.

يكون بتعزيز الاجتهاد الشرعى فهو البديل المنافس، حيث الإيان بالعلم دون تعارض خلافاً للغرب مع دينه المحرَّف، وحيث عدم التناقض بين الإيمان والعلم، كما هي الحالة الغربية مع كنائسـها ودينها النصراني. وهي الحالة التي قادت الغرب إلى ما يُسمَّى حركة التنويــر والحداثة خروجاً من جمود ديانتهم واستبدال رجال دينهم، وهذه الحالة في الغرب هي التي انتهت به إلى الشك والإلحاد والتنقل باضطراب وقلق بين المذاهب الفكرية والنظريات الفلسفية! وكفى أن الحداثة في الغرب ترتبط بتقديس العقل ونبذ الدين والموروث، وربما الســخرية مــن النصوص أيّاً كانت.

ويرى بعض الباحثين من المسلمين كما يرى هوفمان أن البديل المنافس لمصطلح الحداثة هو الاجتهاد الشرعي في الإسلام. والاجتهاد هو

المصطلح الذي يُعبِّر عن احتياج المسلمين في جميـع عصورهم. ولهـذا فالحداثة ومفهومها مـن منظور إسـلامي واع - عنــد القبول بهذا المصطلح اللفظى فقط - هي اعتبار الإسلام دين التجديد والاجتهاد الدائم. ومن ثُمَّ فالإسلام في حقيقته ثورة على الجمود والتقليد والخرافات والأساطير في الأديان المحرَّفة والأفكار المنحرفة، بل إنه دين إنقاذ وإصلاح لمسار البشرية من أساطير النصرانية وخرافاتها، ومن تحريف اليهودية وضلالها ﴿غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِّينَ ﴾ [الفاتحة: ٧]. وكفي بهذا الإصلاح الدينى بالإسلام حداثة وتطوراً وتقدُّماً. وعن هذا الاجتهاد في تشريعات الإسلام كتَبَ أحد الباحثين، ومما قال: «الإسلام عن طريق الاجتهاد هو أكبر دين حداثي؛ لأنه يُعطى الفرع شرعية الأصل، ويعترف بالزمان والمكان وبالتطور، وإن إجماع كل عصر غير مُلزم للعصر القادم... لدينا

الاجتهاد وهو اللفظ الـذي أُفضِّله، ولا أُفضِّل لفظ الحداثة، فحداثتي من الداخل»<sup>(٩)</sup>.

ولهذا فإنني أرى أنه لا يمكن لحداثة تسعى لنفي الغيب والتحرر من الإيمان وَرقًه - كما يرون - وتعمل على إطلاق حرية التحقق والاختيار الإنساني مع غياب اليقين، إنها مع هذه الحالة سوف تتعاطى بفهم صحيح مع حقيقة الإنسان وحقيقة الحياة ومآلاتها والكون ووظائفه والهدف من الوجود، وإذا كانت حداثة الغرب وانقلابهم على دينهم بسبب ما طرأ على دينهم من التحريف، وما فيه من تصادم مع العلم والمعرفة والعدالة؛

<sup>(</sup>٩) انظر: زكي الميلاد، بحث بعنوان: (الاجتهاد وبناء المعاصرة في الفكر الإسلامي)، بتاريخ ١٤ يناير ٢٠١٩م، الرابط التالي: https://bit.ly/3gfJGXk، (الخطاب الإسلامي المعاصر، محاورات فكرية، إعداد وحوار: وحيد تاجا، حلب: فصلت للدراسات والنشر، ٢٠٠٠م، ص٦٢).

فإن الأمر مختلف كلَّ الاختلاف مع الإسلام الذي يدعو إلى العلم والمعرفة وتحقيق العدالة.

وأرى كذلك أن التجديد في الإســـلام الذي ورد في الأحاديث النبوية من لوازمه الاجتهاد الشرعى، وأن حركات التجديد والمجددين عبر عصور التاريخ الإســـلامي وما فيها من إحياء للاجتهاد الفقه\_ي؛ تَفُوقَ مفاهيـم الحداثة الغربية في فاعليتها المنضبطة بضوابط الشريعة، بل محركاتها القوية من الحث على العلم والمعرفة والاحتساب مفاهيمه الواسعة، فهو دين يُحدِّث نفسه بنفسه من خلال تشريعاته، ومـن ذلك ما ورد من قول المصطفى ﷺ: «إنَّ الله يبعثُ لهذه الأمة عَلَى رَأْس كُلِّ مائة سَـنَة مَن يجدد لها دينها» (١٠٠)،

<sup>(</sup>١٠) رواه أبي داوود في ســننه، حديــث رقم (٤٢٩١)، ورواه الألباني في صحيح الجامع، حديث رقم (١٨٧٤).

والتجديد يكون بالأفراد وبالجماعات العلمية والدعوية والحركات الإصلاحية الشرعية.

ولهذه الأدلة والدلالات والمفاهيم يتأكد على دعاة الحداثة واللبرالية الجانحة من العرب والمسلمين أن يتعمقوا في دراسة وفهم الحداثــة الغربية. فرجا أنهــم لم يقرؤوا عنها ما يكفي، أو لم يفهموها كما ينبغي، ليأتي بعد ذلك تحرير المصطلح عن حداثة الغرب. فاستيراد مصطلح الحداثة لدين سماوى حق، ووحي حـق يتوافق مع العلم الصحيح والعقل السليم يُعدُّ ضرباً من العبث. ولا يمكن لمؤمنين بالقرآن قبول الحداثة بصورتها وتاريخها وهويتها الغربية، وما في قبولها من إلغاء أو إضعــاف لأصالة الفكر والثقافة الإسلامية. ولا يمكن قبول الحداثة لتكون سُلَّماً للتغريب الفكرى والثقافي المغلف بالتحديث والتنوير. وهي في حقيقتها ظلامية وحقد على

الموروث، لا سيما أن الحداثة المستوردة في غالب أحوالها لدى المتبنين لها من المسلمين أو من المحسوبين على الإسلام تتسم بالتمرد على الدين وضوابطه من أرباب التطرف والغلو الليبرالي، القائم على الانفصام عن ثقافة أمة الإسلام الأساسية وعقيدتها وموروثها العلمي الصحيح.

### هوفمــان ورؤيتــα حــول أبــرز قيم الحضارة الغربية:

الحديث في هذا الموضوع ليس قراءة نقدية لقيم الغرب وحضارته المادية فهذا موضوع آخر كبير؛ لكنه عرض لرؤية المفكر الألماني هوفمان رجل السياسة والفكر حول أبرز القيم التي تحدَّث حولها بعض المزايدات (۱۱)

<sup>(</sup>١١) المقصود بالمزايدة هنا: التباهي بامتلاك ما ليس عند الآخرين من الفضائل والمزايا زعماً وظناً وتخرصاً لا

بين الغرب والشرق، وهـذه القراءة لا تعدو أن تكون نتائج في قراءة أبرز كُتُبه ومقالاته، بعيداً عن التحليل أو الردود والاستدراك سوى ما ذكره هوفمان نفسه عن منافسة الإسلام بعقيدته وتشريعاته حول هذه القيم مقارنات تستوجب النظر والتأمل. ومن أبرز هـذه القيم ما يتعلق بالحقوق عامة والديمقراطية بصورة خاصة.

وهوفهان منهجيته النقدية لحضارة الغرب غالباً ما يضيف بعض المقارنات التي رما يعدُّها وسيلة مثلى لمعرفة أكثر عن الحقيقة بين حضارة الغرب المادية المعاصرة وما فيها من الشرك وتقديس العقل، وبين ما يمتلكه الإسلام من عقيدة التوحيد وما فيه من علاقة مثلى بين المادة والروح وبين الإيمان والعقل.

تحققاً. ومكن الرجوع للبحث العلمي لمراد هوفمان حول هذه المزايدات الغربية.

وليس الموضوع هنا عن هذه الفروقات الكبيرة بقدر ما هو عن قضايا محدّدة هي موضع مزايدات الغرب المتعصب بسبب أن الإسلام والغرب حضارتان متنافستان في معركة البقاء والسيادة وتقديم الأفضل للبشرية، بل في أصول وفروع فكرية. فالغرب المتعصب -وليس المتسامح - يتطاول بكبرياء واستعلاء مُشَاهَد على عموم المجتمعات العالمية، وعلى المسلمين خاصة بواقعهم المتخلف الذي لا يمثل حضارة الإسلام وتشريعاته. بل إن الغرب يَضَع عموم المسلمين في موقف دفاعى منهزم حول المواضيع الثلاثة المتكررة بالطرح، وهي: (موضوع حقوق الإنسان بشكل عام، وحقوق المرأة بشكل خاص، وموضوع الديمقراطية). والغرب بهذه المزايـدات على شيء كثير من الصواب مقارنة بواقع معظم دول العرب والمسلمين،

لكنه غير مصيب بحق الإسلام وتشريعاته الحقوقية حول هذه القضايا. وقد أكثر المفكر الألماني مراد هوفمان من طرح هذه الموضوعات في مجموعة من كتبه، بل إنه خصص ورقة علمية حول هذه القيم وما فيها من مزايدات، كما أنه عمل بالمقارنات مع تشريعات الإسلام حسب منهجيته حول هذه القيم الثلاث في الدين الإسلامي (۱۲):

## أولاً: حقوق الإنسان

تنتاب كثيراً من المسلمين الدهشةُ والذهول أثناء أي حوار حول حقوق الإنسان، بأن

<sup>(</sup>١٢) انظر: مراد هوفهان، بحث علمي بعنوان: (مصطلح حقوق الإنسان غير معروف في الديانات الإبراهيمية)، ترجمة مصطفى السليمان، موقع قنطرة، بتاريخ ٢٠٠٣/٠٣/١٢م، الرابط التالي: //:ar.qantara.de/node/10427

شركاءهم الغربيين في الحوار يعتقدون بشكل جدي أنهم هم من أُوجَد حقوق الإنسان! أو أن لهم حق الملكية الفكرية الذي لا نزاع فيه! ثم بأن حقوق الإنسان لا تُحتَرم إلا في الغرب، ولا تُحتَرم قط في العالم الإسلامي!

ويرى هوفهان في أكثر من واحد من أبحاثه (١٣) أن على المعنيين بالحوارات أن يُوجِّهوا للشركاء من الغربيين في أي حوار الأسئلة التالية حول الانتهاكات في هذا العصر تحديداً:

هل شَّة خروقات لحقوق الإنسان كمَّا ونوعاً أسواً من الخرق الجماعي الرسمي لحقوق الإنسان في الحربين العالميتين في أوروبا، حيث استُعملَت الأسلحة الكيماوية والذرية، ناهيك عن الإرهاب الستاليني،

<sup>(</sup>١٣) انظر على سبيل المثال: المرجع السابق.

وعمليات الإبادة الآلية لليهود والمعاقين عقلياً والمثليين والغجر وأصحاب الآراء السياسية الأخرى في الهولوكوست؟ ثم ماذا بعد وجود هيئة الأمم المتحدة وصدور الإعلان العالمي عـن ميثاق حقوق الإنسـان المعاصر، وتلازم هذا مع حالات التمييز العنصري وعمليات الإبادة العرقية في البوسنة وكوسوفو في عصر الحضارة؟ وهل حدثت أيٌّ من هذه الجرائم والبشاعات خارج إطار المدنية الغربية ودولها وحضارتها؟ أو هل حدثت مثل هذه الانتهاكات الكبرى بهذا الحجم من العدوانية وعدم التسامح في أي بلد في المنطقة الإسلامية؟

بالرغم من أن الإجابة الصادقة عن هذه الأسئلة يجب أن تكون بالنفي، يلاحظ المرء أن الشركاء الغربيين في الحوار يتبجحون تكبُّراً - بل يُعاقبون في حال تطلَّب الأمر ذلك بقطع مساعدات التنمية - ويُطالبون العالم بالأخذ

مفهومهم الخاص (الأوروبي الأمريكي) لحقوق الإنسان. وهكذا يجري استغلال مسألة حقوق الإنسان وتسييسها كهراوة للتهديد مرفوعة للضغط على الآخرين أحياناً، وابتزازهم أحياناً أخرى!

ويؤكد هوفمان ويُكرِّر أن الغرب سواء كان الأمر يتعلق بالاتحاد السوفييتي المندثر، أم يتعلق بالولايات المتحدة فإنه بات واضحاً في كل الأحـوال أن قائمة حقوق الإنسـان لم تكن في غالـب الأحيان أكثر من قطعة ورق. وما على المرء سوى سؤال السود في أمريكا أو الهنود الحمر الأمريكيين لمعرفة الأمر. وعلى كل الأحـوال فإنه لا جـدل في أن البشرية لم تتمكن حتى هـذه اللحظة قـط من إيجاد (نظام قانون طبيعي) ناتج فقط عن العمل الفكري المجرد صالح للجميع، ومعترَفٍ به من

قبل الجميع، والكل يشعر بأنه مُلتزم به(١٤).

وهوفمان يــرى أن الحقيقة الأكثر وضوحاً عن هذه الحقوق في معظـم البلدان الغربية أنها غير مَصُونَة بالغرب ذاته بشــكل صحيح. فهـى في الغالب أوراق عـلى أوراق تتكدس. وكفـي بها أنها جهد بشري غائب عنها الوحي الإلهي، ثم كفى بها عيباً وقدحاً أن كل مواثيق حقوق الإنسان لم تتطرق لله الخالق، الذي مَنح هذه الحقوق وشرّع لها بعدالة سماوية! وكفى بها أن الفهم الصحيح للإســـلام عند أي مسلم مؤمن أو منصف غير مسلم يعترف بأن الإسلام قائم في الأساس على أنه نظام متكامل وشامل لكل حقوق الإنسان في الحياة!

<sup>(</sup>١٤) هـذه العبارات من هوفهان تحتاج إلى تأمل وقراءة في النص الأجنبي الأصاي لمعرفة المقصود بها، حيث النظام الإسلامي بعمومه وشموله يغطي جميع حقوق الإنسان، وكرامته، وانظر عن هذه الرؤية السابقة لهوفهان، المرجع السابق.

وأقول: إن عدم التطبيق عند المسلمين أو دولهــم وحكوماتهم في عصورهم المتأخرة لا يعنى مطلقاً أن الإسلام مُتَّهـم بالقصور، بقدر ما هو قصور المسلمين وإخفاقهم بعدم وضعهم صياغة قانونية للحقوق عامة. ومن أبرزها وأهمها توضيح حقوق الله على عباده التى فيها ضمانات السماحة وعدم العدوانية على الآخرين من البشر. وفيها الضوابط الغيبية للسلوك من تقوى الله وطلب الثواب والخوف من العقاب، وكذلك إبراز ضمانات تحقيق حقوق الإنسان والمرأة، وحقوق أهل الذمـة والأقليات، وحقـوق الحريات، وحق الحياة والرزق، وحقوق الفقراء، والحقوق الزوجية وذوى الأرحام، وغيرها من الحقوق. والقائمة تطــول ولا تنتهى منذ أكثر من ١٤٠٠ عام حول النصوص الحقوقية في القرآن والسنة! ولا مجال للمزايدة على الإسلام في ميادين التشريعات وما يمتلكه الإسلام من رصيد حقوقي لا يقارَن بغيره بشموله وكماله وما فيه من جوانب الثواب والعقاب الدنيوي والأخروي. ولهذا فإن الإستراتيجية المثلى للمسلمين تتطلب العمل والبحث الجاد في استنباط وتنظيم قيم حقوق الإنسان، ضمن المنهج الإسلامي كأنظمة وتشريعات تُقدَّم للبشرية، وذلك من القرآن والسنة.

#### ثانياً: حقوق المرأة

عن هذا الموضوع كتب هوفمان الكثير، ومما قاله: «إن الأسرة في الغرب منهارة، وإن هناك مؤسسة الخدم والخليلات، وإن معدل الطلق عال، وإن هناك استغلالاً تجارياً للمرأة جنسياً. نعم! عند دخول الألف الثالثة ولد في السويد ٥٥٪ من الأطفال خارج نطاق

الزوجية، و ٤٠٪ في فرنسا، و ٣٨٪ في بريطانيا العظمى، مع كل ما ينجم عن ذلك من شقاء وبؤس للأم والطفل. نعم! العنف ضد المرأة في الزيجات الغربية، إذَّ وثق هذه الحقيقة فيلم إسباني حديث بالإحصائيات المحيطة (Te doy mis ojos «أمنحــك عيني»، نوفمبر ٢٠٠٣م). نعـم! لم تصل المـرأة في الغرب كله إلى المساواة مع الرجل (بالمقارنة مع القانون) في ميادين السياسة والأعمال والعلوم. ولكن ينبغى ألا يتخذ المسلمون ذلك مثلاً يُحتذى ويتذرعـون به؛ بـل ينبغى أي يُرى الإسـلام بأنه الدين الوحيد الـذي يُعزِّز طاقات المرأة وإمكاناتها»<sup>(١٥)</sup>.

ولهــذا فإن شــعار الحقــوق للمرأة لدى الحضارة الغربية يُبرز تساؤلات عديدة تطرحها

<sup>(</sup>١٥) انظر: مراد هوفمان، مستقبل الإسلام في الغرب والشرق، ص١٥١ - ١٥٢، والإحصاءات الواردة تُعدُّ قدمة!

الساحة الثقافية حتى عند عقلاء الغرب، ومنها: هل يُعدُّ جســد المرأة ســلعة تُباع وتُشتري في الدعاية والإعلان؟ وهل هذا حقَّ من حقوقها مثــلاً؟ وهل هذا مها يُعدُّ حقوقاً مُثلى وكرامة للمرأة؟ وهل عمل المرأة بالصورة الـمُبتذلة المعمــول بها في الغــرب تكريم للمــرأة، أم إهانة لها؟ وهل هـذا العمل الوظيفى خارج المنزل مـما يُحقق للمرأة حقوقها الأساسية وكرامتها في الزواج والإنجاب المشروع؟ ثم أليـس هذا الحق في العمل يأتي على حســاب حق أكبر للمرأة والطفـل في الكرامة والتربية والرعايــة والعناية؟ تســاؤلات عديدة وكثيرة ومتنوعة مفادها ونتيجتها المنطقية مجملها: القول: متى، وكيف يمكن تأسيس منظمات وجمعيات إسلامية في الغرب وفي داخل البلاد العربية والإسلامية تكون معنيَّة بتنظيم وتقنين وإعلان التشريعات والمبادئ والقيم الإسلامية

المعنية بحقوق المرأة وكرامتها لإنقاذها من الانتهاكات؟ بل أكثر من هذا؛ نظراً لأهمية تصدير مفاهيم هذه الحقوق والتسويق لها والنداء بالصوت العالي بغرض تحرير المرأة الغربية من صور الاستغلال والاحتقار والإهانة التي لحقت بها من قيم الحضارة الغربية المادية، ومن انحراف البوصلة بعيداً عن حقوق المرأة الحقيقية وكرامتها.

ومن مفاهيم حقوق المرأة التي تستوجب التصدير للغرب ثقافة وجوب قوامة الرجل ومسؤوليته المالية بالنفقة والرعاية، حماية للمرأة وتحقيقاً لكرامتها بنتاً وزوجةً وأمّاً وجدَّة وأختاً.

ومها يُعزِّز ويؤكد ما كتبه هوفهان حول حضارة الغرب وما فيها من انتهاك لحقوق المرأة ما كَتبته الباحثة والمؤرخة الألمانية ميريام جيبهارت Miriam Gebhardt ميريام جيبهارت 52/35

عن بعض التاريخ الأسود المعاصر للغرب في تعاطيه مع المرأة وحقوقها، وذلك بقولها: «بعد هزيمة ألمانيا في الحرب العالمية الثانية اغتصب (الحلفاء) حوالي مليوني امرأة ألمانية، وتناثرت جثث كثير منهنَّ في الشــوارع! ولم يتردد جنود الحلفاء المنتصرين لحظة واحدة في إعدام أي امرأة كانت ترفض الخضوع لمطالبهم. وقبلت ألمانيا حتى منتصف الخمسينيات [من القرن العشرين] بتسـجيل (٣٧) ألف طفل باسماء أمهاتهــم! كما أن الروسَ اغتصبــوا (١٥) ألف امرأة! والأمريكانَ (١٩٠) ألفاً! والبريطانيين (٤٥) ألفاً! والفرنسيين (٥٠) ألفاً! والبلجيكيين (١٠) آلاف امرأة! وما فعله الصرب والكروات في نساء البوسنة والهرسك من حالات الاغتصاب الجماعي في تسعينيات القرن العشرين على مرأى ومســمع مــن كل العالم الذي يســمى

## متحضراً ديمقراطياً!»(١٦).

والتساؤلات التي تطرحها قضية المزايدات الغربية حول حقوق المرأة والطفل كما يرى هوفمان واضحة من خلال كتاباته، كما أن كتابات الآخرين مما يُعزِّز كذلك رؤية هوفمان حول الانتهاك الصارخ لحقوق المرأة والطفل والأسرة، ومثال واحد صارخ من أمريكا عن

انظر: ميريام جيبهارت، عندما جاء الجنود: اغتصاب النساء الألمانيات في نهاية الحرب العالمية الثانية Als die Soldaten kamen: Die)

Vergewaltigung deutscher Frauen
(am Ende des Zweiten Weltkriegs

ط١، ميونيخ: (-Anstalt)

وتذكر بعض الإحصائيات أن الصرب اغتصبوا بين (١٢,٠٠٠) إلى (٥٠,٠٠٠) امرأة بوسنية. وكان هذا الاغتصاب ممنهجاً بغرض الإساءة والانتهاك لحقوق المسلمين والمسلمات. انظر: موقع (الأمم المتحدة حقوق الإنسان)، الرابط التالى:

https://www.ohchr.org/EN/ NewsEvents/Pages/DisplayNews. aspx?LangID=E&NewsID=26171

مزاعم هذه الحقوق يكشفه برنامج تلفزيوني تتقزز منه الإنسانية وتشمئز منه الفطرة الإنسانية السليمة، وهو بعنوان (أنت لست الأب) وهو من أشهر البرامج في التلفزيون الأمريــكي ويُعرض على قنــاة NBC منذ عام ١٩٩١م. وهو مُكوَّنٌ من ١٩ موسماً، ووصل عام ٢٠٢٠م إلى ٣٥٠٠ حلقة. وفي كلُّ حلقة يتم عرض ثلاث أو خمس حالات من الأزواج على الأقل. وفيه يتم جمع الأزواج وزوجاتهم مصحوبين أحيانا بنتائج علم الوراثة المعاصر مع أولادهم أمام الجميع؛ ليثْبُت في معظـم الحالات أن الأولاد غير شرعيين ولا ينتسبون لآبائهم. ومن ذلك أنه يتم في كل برنامج أن تقوم امرأة من محترفات الفاحشة بدعوة عدد من الرجال إلى البرنامج، ممن أقامت معهم الفاحشة بعلاقة جنسيَّة محرمة، هكذا أمام الناس، ودون أدنى ذرة من حياء أو خجل؛ وذلك ليخضعوا لفحص الحَمض الوراثي  $\mathrm{DNA}$ . والغرض منه أن تعرف هي من هو والد طفلها أو طفلتها $^{( ext{ iny N})}$ .

فأين حقوق المرأة وكرامتها؟ بل أين حقوق الطفل؟ وأين حقوق الرجل الإنسان والأسرة التى يتشــدق بها الغرب؟ أليــس حق الأبوَّة مفقودا بهذا الواقع، وهو أساس كلِّ الحقوق في الحياة الإنسانية! والسـخرية أن مرتكبي هــذه الجرائم والجنايات بحق الإنســان هم مـن يُحــاضرون بدروســهم وإعلامهم على المسلمين اليوم بحقوق الإنسان! وحقوق المـرأة! وحقـوق الطفـل، بل يدَّعـون زوراً وبهتاناً أن الإسلام ظلم المرأة ولم يُعط الزوجة حقوقها! أليست هذه هي المزايدة حقا؟ ومن هنا يجب التأكيد على أن مبدأ تشريع حقوق

<sup>(</sup>١٧) انظر: صحيفة المدينة الإخبارية، مقال بعنوان: (اقرأ عن السقوط الأخلاقي في الغرب)، بتاريخ ٢٠ أغسطس ٢٠٢٠م، الرابط التالي: .https://bit.ly/3hs5n7J

المرأة في الإسلام يؤكد على تحقيق العدالة لها، وهو أهم حق في مساواة التكامل، فالكرامة الإنسانية في الإسلام حقُّ للرجل والمرأة على حدًّ سواء، ومساواة التكامل في الوظائف والواجبات بينهما حقُّ آخر كذلك.

ويرى هوفمان - كما هو غيره - أن الأحكام الإسلامية المتعلقة بالمرأة تَعُسُّد الاختلاف في ترتيب المساواة منطقياً ومُـبرَّراً، إذ الاختلاف البيولوجي بين الجنسين وعدم المساواة الجسدية أمرٌ يَحسمُ مفاهيم مساواة التماثل ليكشف حقيقة الثقافة الغربية وإهانتها للمرأة، بــل إن هذا الاختلاف هــو ما يفرض تشريع القوامة في الإسلام تكرياً للمرأة. فالقوامة تعنى المسؤولية الأسرية والكفالة والحماية وحقوقاً أكثر للمرأة على الرجل مما تحتاجــه المرأة في أي مجتمــع كان. ويتجاهل ميثاق حقوق الإنسان الغربي هذه المفاهيم وذاك الاختلاف الفطري البيولوجي، وذلك عن قصد لمصلحة مساواة خيالية يتم الدفاع عنها مكابرة ثم مزايدة!

كما أن مما تعنيه قوامة الرجل على المرأة في الإسلام هو تقدير الاختلاف الفطري حول إمكانيات الرجال البدنية أو المالية، التي هي غالباً عند الرجال أكبر منها لدى النساء، مما يَصُّب في حق المرأة ووجوب النفقة عليها ورعايتها وحمايتها بكرامة حقوقية مُثْلَى. ويرى هوفمان وغيره من المؤمنين والمنصفين أن تشريعات الإسلام تُلبي كل وقوق المرأة الأساسية؛ بل كرامتها فوق حقوق المرأة الأساسية؛ بل كرامتها فوق ذلك، إن هم أرادوا فهم ذلك أو العمل به.

ومما يراه هوفمان: أن تعدد الزوجات يُعَدُّ حقاً للمرأة على المجتمع (مثلاً)؛ ففي هذا تلبية لحقوق المرأة ذاتها في الزواج النظيف، وحقوقها في الإنجاب المشروع، وما في هذا من حمايــة لحقوق الطفل بــالأسرة والأبوَّة. وهذا التعدد المشروع هو حق وتكريم للمرأة أكثر مـن كونه حقاً للرجل. وهو حق تفرضه أحياناً الديموغرافيا السـكانية؛ بسبب زيادة أعداد النساء على الرجال ليُقدِّم الإسلام الحل النظيف للمرأة وأطفالها! ولتنتهى المزايدة أو لتنكشف حول هذا الجانب، فإن حالات التعدد في الإسلام أقل بكثير من حالات الخيانة الزوجية مع العشيقات في الغرب، كما يقول هوفمان ويقــرِّره وهو الخبير بالغرب، وذلك في مواضع كثيرة من كتبه ومقالاته (١١٠).

ولهذا يعتقد كل مسلم أن القرآن سبق في تشخيص حقيقة الغرب النصراني المتعصب ومزايداته ومن سار في ركابه ﴿وَدُّوا لَوْ تَكْفُرُونَ كَمَا كَفَرُوا فَتَكُونُونَ سَوَاءً فَلا تَتَّخِذُوا مِنْهُمْ أَوْلِيَاءَ ﴾ [النساء: ٨٩]. ﴿وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ

<sup>(</sup>۱۸) انظر: مراد هوفهان، رحلة إلى مكة، ص١٣٥.

عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن تَمِيلُوا مَيْلًا عَظِيمًا ﴾ [النساء: ٢٧].

## ثالثاً: الديمقراطية

الديمقراطية الغربية تُعدُّ من أنجح التجارب البشرية المعاصرة في تحقيق شيء كثير مـن العدالة في الغــرب، خاصة ما بعد الحرب العالميــة (الأوروبيــة) الثانية، حينما حققت لدول أوروبا وأمريكا الاستقرار السياسي وحق الانتخاب وحقوق الإنسان داخل المنظومة الغربية. ويقيناً أنها - على الرغم من نقائصها - أفادتهم كثيراً في حياتهم السياسية، لكن تساؤلات عدة تطرحها بعض الأحداث السياسية، وكثير من الحوادث العسكرية العدوانية داخل الغرب نفسه وخارجـه، وذلـك عن مـدى الالتـزام بقيم الديمقراطية وحقوق الإنسان خارج حدود هـذه الـدول تحديداً، ومنها: ماذا يعني الصمت عن الاسـتبداد السياسي للحكومات في معظـم دول العالم الإسلامي أو دعمه؛ رغم المآسي الإنسانية كما في العراق وسوريا وأفغانسـتان وفلسـطين على سـبيل المثال؟ وماذا تعني حقوق الإنسان الغربي القائمة على نهب ثروات ومقدرات الشعوب الأخرى وإفقارها وسلب حقوقها كما في دول إفريقيا كمثال؟ والقائمة من التساؤلات تطول وتزداد في وضوح المزايدات.

وعلى المستوى الداخلي: ماذا تعني قيم الديمقراطية إذا كان يصحبها أعلى نسبة مساجين في العالم، ومن أعلى دول العالم في حالات المخدرات والخمور، وعدد اللقطاء من الأطفال غير الشرعيين تغص بهم دور الحضانة، كما هو الحال في أمريكا؟

فالديمقراطية السياسية الغربية على الرغم من نجاحها السياسي إلا أن إخفاقاتها الأخلاقية تُعدُّ مما يُهدِّد بقاءَها مع أن عمرها الزمني قصير جداً، والحكم في الغالب يكون على المآلات والنهايات.

وحول الاستفادة من هـذه الديمقراطية، يكفى أنها ليسـت ملكيـة فكرية غربية، بل إنها في شقها الإداري دون الأيديولوجي ممكنة التطبيق في المجتمعات الإسلامية، إذ (في رأيــي) لا يتعــارض جانبها الإداري مع تشريعات الإسلام في تحقيق العدالة؛ بل إن عدم احتكار الديمقراطية في الغرب أنْجَحَهَا إلى حدود كبــيرة أو إلى مدى معيَّن في بلاد أخرى مثل تركيا وماليزيا وإندونيسيا وباكستان باختلاف في مستوى النزاهة والشفافية في التطبيقات بين الدول، فلا مجال للمزايدة في شيء يمكن امتلاكه أو العمل به من الجميع.

ثم إن النظم الديمقراطية وقوانينها وحرياتها في الغرب تسـقط بشكل مُريع كما هو مشاهد في الواقع عند أي خلل أمنى أو اضطراب اجتماعي، أو مظاهرات أو حروب وصراعات داخل الدول الغربية ذاتها؛ فيكف تعاطت - مثلاً - بعض الولايات الأمريكية مع أحـداث شـغب المظاهـرات المناهضة للعنصرية عام ٢٠٢٠م؟ فالولاية التي يحكمها حاكم ديمقراطي - حسب التقارير والأخبار - يريد إسقاط ترامب الجمهوري من خلال تساهل حاكم الولاية أو نوعية تعاطيه مع أحداث الشغب والمظاهرات، حتى لو احترقت مدن الولاية بالكامــل نكاية بالحزب الحاكم المنافس (الجمهوري)(١٩٠)! فهل الديمقراطية

<sup>(</sup>۱۹) انظر نموذجاً توثيقياً عن هذا الحدث: صحيفة الشرق الأوسط، بعنوان: (ترامب يدعو حكام الولايات إلى موقف أكثر صرامة حيال الاحتجاجات)، بتاريخ ١ يونيو https://bit.ly/3btRsh5

الغربية وصلت إلى هذا المستوى من عدم الحس الوطني؟ ورجا يتكرر التساؤل حول ما حدث في الولايات المتحدة الأمريكية من خدشِ أو كسر لهذه الديمقراطية حين اقتحام مبنى الكونغرس بتاريخ ٦ يناير ٢٠٢١م من بعض المتظاهرين الجمهوريين بعد إعلان فوز الديمقراطين، وهو ما يعكس شيئاً من حقيقة الديمقراطية أو هشاشتها في محضنها الأول (٢٠).

والأكثر من ذلك عن هذه المغالطات والمزايدات الغربية المكشوفة مع الإسلام؛ هو سوء فهم حقيقة العدالة في تشريعات الإسلام وأصول الحكم، وهو الاتهام الباطل القائل بعدم القدرة الجوهرية للإسلام

<sup>(</sup>۲۰) انظر تفاصيل عن اقتحام الكونغرس: مقال (تعليق جلسة الكونغرس بعد اقتحام متظاهرين مؤيدين لترامب لمقره)، موقع DW الألماني، بتاريخ ٦ يناير ٢٠٢١م، على الرابط التالي: https://bit.ly/3hTlMVH

وتشريعاته المثبتة تاريخيا عبر عصور الدول الإسلامية المتعاقبة حول احترام حقوق الإنسان وكرامته، وحول تطبيق معظم قيم العدالة بصورة فعلية في الحكم السياسي والعدلى والجنائي والقضائي. فالعدل في الإسلام وتشريعاته منافسٌ بشـموله وكماله لما لدى الغرب والـشرق، بل منافـس لجميع أنواع العدالة البشرية في الأرض، كما أن حقائق التاريخ الإسلامي دامغة في جوانب التطبيق عبر عموم العصور الإسلامية، وفيها كان وضع الحكم عدلياً إلى حدٍّ كبير باستثناءات يسيرة. وتمَّ هذا بالفعل في وقت كان الغرب في عصوره الوسطى (الظلامية) يعيش المَلكيات والإقطاع والظلم بكل أشكاله وصوره، وفي زمن كان الاستبداد الديني فيه مُسيطرا بكل فئاته وطوائفه على الشعوب الغربية. وقد تمتع المسلمون ومن كان تحت

حكمهم آنذاك من الأقليات الدينية والعرقية بنظام عـدلي وقضائي فريد مـن نوعه، كما دوَّن ذلك منصفو الغرب ذاته (۲۱).

وحول القيم الشورية في الإسلام أكّد هوفمان أن الله سبحانه وتعالى حينما يطلب من المسلمين العفو والإصلاح عند فض خلافاتهم المسلمين العفو والإصلاح عند فض خلافاتهم الصغيرة والكبيرة فإن العدل الإلهي غير غائب في مشروعية وجوب تحقيق العدالة ﴿ وَالَّذِينَ السَّجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى الْسَتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ شُورَى الْسَتَجَابُوا لِرَبِّهِمْ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَمْرُهُمْ وَالَّذِينَ إِذَا السَّلَهُمُ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ ﴿ الصَّلَاةَ وَأَمْرُهُمُ وَالَّذِينَ إِذَا أَصَابَهُمُ النَّبَعْيُهُ هُمْ يَنتَصِرُونَ ﴿ السَّهُ وَجَزَاءُ سَيِّئَةٍ أَصَابَهُمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ إِنَّهُ لا اللَّهِ إِنَّهُ لا يَحِبُ الظَّالِمِينَ ﴾ [الشورى: ٣٨ - ٤٠](٢٢).

<sup>(</sup>٢١) انظر على سبيل المثال الباحثة الألمانية زيغريد هونكه في كتابها (شمس الإسلام تسطع على الغرب).

<sup>(</sup>٢٢) انظر: مراد هوفمان، مستقبل الإسلام في الغرب والشرق، ص١٤٨.

وحسب هوفهان، فإن هذه الآيات وأمثالها يمكن الاستنباط منها مبدأ تشريعيا عامًا يتضمن الحق في الديمقراطية والمشاركة السياسية، ومشروعية رد العدوان والظلم. ثم ألم يكن الخلفاء الراشـدون الثلاثة الأوائل قد تم انتخابهـم، دون أن يكونوا من ذوى قربي النبى ﷺ؛ فهل مكن للمنصف استنتاج أن الدولة الإسلامية مكن أن تكون جمهورية دمقراطية؛ وليس بالضرورة اشتراكية أو مَلَكية. والحق أن التعثر في المصطلحات لدي بعض المسلمين لن يكون عائقا عن الاستفادة مـما لدى الآخـر؛ خاصةً أنه مـن الثابت أن الإسلام قد وضع أنموذجاً إسلامياً للحماية الشرعية القانونية للإنسان في الحكم، وحق الحياة السياسية، والحقوق الاجتماعية الأخرى بعدل وإنصاف(٢٣).

<sup>(</sup>٢٣) انظر: مراد هوفهان، بعنوان: (مصطلح حقوق الإنسان

ولا شك عند أي مؤمن بالإسلام أن مثل هذه الأنظمة والتشريعات (التي شرعها الله لعباده والتزموا بها تجاهه من حيث المبدأ) أكثر فعالية ورسوخاً من تلك القوانين التي يُحدِّدها عَقْدٌ اجتماعي أو سياسي، ليس قامًا في الأصل على رقابة الله وتقواه، وهي الضابط الأقوى للعدالة والسلم بين البشرية.

ولعل هذه النتائج السابقة تكشف شيئاً كثيراً من الحقيقة حول بعض المزايدات الغربية، وقديماً قال المثل: «الحق أكبر من الشمس التي لا يمكن حجبها بغربال».

غير معروف في الديانات الإبراهيمية)، ترجمة مصطفى السليمان، موقع قنطرة، بتاريخ ٢٠٠٣/٠٣/١٢م، الرابط التالي: https://ar.qantara.de/ node/10427

## مجلة البيلال الرقمية للأجهزة الذكية



https://cutt.us/zEaYm



https://cutt.us/jB64B

http://onelink.to/albayan